Revue-IRS -

Revue Internationale de la Recherche Scientifique
(Revue-IRS)
ISSN: 2958-8413
Vol. 4, No. 1, Février 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-ND license.

ecc

ETUDE COMPARATIVE DE LA GESTION DE LA CHEFFERIE
TRADITIONNELLE CHEZ LES PUHO ET LES NUNA DU BURKINA FASO

9 Q

BAZIE Yaya', NOUMA Isabelle’.
Résumé

Les Puho et les Nuna (Nord-nuna) du Burkina Faso présentent un fond culturelle identique
et des différences dans la gestion du pouvoir traditionnel lie a la terre. Quelles sont les
ressemblances et les dissemblances dans la gestion de la chefferie de terre puho et nuna ?
cet article pose le probléme de la gestion de la chefferie traditionnelles dans la société puho
et nuna. Notre objectif dans cet article est de comparer la chefferie de terre puho et nuna
en montrant leurs similitudes et leurs dissimilitudes. Aussi, s’agit-il de montrer leurs
fondements et leur importance. C’est a travers la méthode qualitative que nous avons mené
cette ¢tude. Il s’est agi pour nous de constituer une bibliographie sur la thématique et de
mener des enquétes orales aupres des personnes ressources dans les villages puho et Nuna.
Les résultats auxquels nous sommes parvenus montrent que le pouvoir traditionnel dans
les deux sociétés est organisé autour de la terre et fonde sur ’autel de terre. Le pouvoir
traditionnel. Ce pouvoir occupe une place centrale dans la société. Il juge et sanctionne les

délits, il veille a la cohésion sociale et a la prospérité du village. Il ressort également que

! Docteur en Histoire, affilié au laboratoire des Systémes politiques, économiques religieux et culturels
(SYPERC), Ecole doctorale Lettres, sciences humaines et communication (Ed-LESHCO), Université
Joseph KI-ZERBO/ Burkina Faso.

2 Doctorante en Histoire, affiliée au laboratoire des Systémes politiques, économiques religieux et culturels
(SYPERC), Ecole doctorale Lettres, sciences humaines et communication (Ed-LESHCO), Université
Joseph KI-ZERBO/ Burkina Faso.

890


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

la chefferie de terre est assurée par un patriclan de trois lignages chez les Puho et par un

seul lignage chez les Nuna
Mot clés : pouvoir, autel, coutume, clan, descendance, paix.

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zen0d0.18596548

1. Introduction

Le pays gurunsi est constitué d’un ensemble ethnique composé de plusieurs sous-groupes
ayant des variances dialectales (E. BAYILI, 1983, p. 17). Selon M. Bazemo (2001, p. 8) le
terme gurunsi désigne un ensemble de groupes ethnique avec des divergences en beaucoup
de domaines, mais qui se rapprochent sur le plan culturel. Parmi ces groupes ethniques
figurent les Puho et les Lyela. Les Puho sont situés dans le Sud-ouest du Burkina Faso dans
la province du Bougouriba, du Tuy et du loba tandis que les Nuna (Nord-nuna) sont situés
dans la province du Sanguié. Des études antérieures ont porté sur les Puho et leur
organisation politique de méme que les Nuna. Il s’agit de celle de I. Numa (2021), R. Kuba
(2004) et J. Malo (2001).

Ces travaux décrivent 1’organisation politique traditionnelle en pays puho en faisant
ressortir le patriclan comme ’unité sociale a qui incombe la gestion du pouvoir dans les
villages et a 1’échelle territoriale qui déborde le cadre villageois. Ces études bien
qu’intéressantes ne rapproche nulle part cette organisation puho a celle de leur freres nuna.
Les recherches portant sur 1’organisation politique des Nuna, notamment celle de Y. Bazie
(2026), V. Bayala (2003), E. Bayili (1983), ne mentionnent pas une gestion patriclanique

du pouvoir coutumier.

En rapprochant ces différents travaux sur les Puho et les Nuna, des caractéristiques
spécifiques a chaque groupe se dégagent au-dela du fond culturel identique perceptible,
d’ou I'intérét de la présente étude qui compare 1’organisation du pouvoir coutumier chez
les Puho et les Nuna : Etude comparative de la gestion de la chefferie traditionnelle chez

les Puho et les Lyela du Burkina Faso.

Cet article pose le probleme de la gestion de la chefferie traditionnelles dans la société

puho et nuna (nord-nuna). Notre objectif dans cet article est de comparer la chefferie de

891



terre puho et nuna (nord-nuna) en montrant leurs similitudes et leurs dissimilitudes. Aussi,
s’agit-il de montrer leurs fondements et leur importance. L’intérét de cette étude est la
démonstration de 1’organisation du pouvoir politique traditionnel dans les deux sociétés

qui met en exergue les traits caractéristiques de chefferie de terre dans ces communautés.

C’est a travers la méthode qualitative mixte que nous avons mené cette étude. Il s’est agi
pour nous de constituer une bibliographie sur la thématique et de mener des enquétes
qualitatives orales aupres des personnes ressources dans les villages puho et nord-nuna a
travers des questionnaires. Les questions abordées ont porté entre autres sur I’origine de
I’autel de terre et sa place dans 1’organisation du pouvoir de terre, elles ont porté ¢galement

sur la place de la femme dans I’organisation socio-politique traditionnelle.

Menus d’un appareil enregistreur, nous avons réalisé les entretiens en puho et en nuni.
Ensuite les données ont été transcrites en frangais et traite en les confrontant. Nous avons
organisé manuellement les fiches de d’enquétes qui nous ont servi d’outil d’analyse des
données orale. Ce travail qualitatif de terrain nous a permis de comprendre I’organisation
de chaque groupe, de relever les similitudes et les dissemblances, de relever les fondements

du pouvoir coutumier.

Cette étude est organisée en deux points. Dans le premier point, nous évoquons les
ressemblances en termes de fondement et d’importance dans les deux sociétés. Dans le
second point nous abordons les dissemblances dans I’organisation et la gestion de la

cheffterie.
2. Les ressemblances
2.1. Les fondements de chefferie de terre chez les Puho et les Nuna

Le pouvoir traditionnel dans les sociétés sans pouvoir centralisé ou du moins segmentaires
est généralement fondé sur la terre. L’origine de la chefferie de terre dans ces sociétés
remonte a la période précoloniale. La naissance de la chefferie de terre ou la mise en place

de I’autel de terre par le clan fondateur était toujours marquée par un acte religieux.

892



Acte au cours duquel il demandait I’aide, la protection des divinités et des esprits locaux
qui habitaient le site (la terre) afin de s’y installer’. « La personne rentrait en rapport avec
les puissances régissant les lieux, localisait les points favorables ou pouvaient étre placés
les autels ou a transformer en autels (J. C. Ky, 1994, p. 88). Par cet acte, chaque fondateur
d’un village devenait le premier occupant des lieux. Le lieu ainsi choisi pour accomplir
’acte religieux devenait un autel ou une institution, celle liée a la terre qui fonde le pouvoir
chez les Nuna et les Puho. La création de cet autel, chez ces sociétés comme dans d’autres
communautés, passe par le creusage symbolique de la terre et I’enfouissement d’objets

rituels, remplit de fonctions diverses (H. Ouedraogo, 2016, p. 163).

L’autel de terre est constitué¢ d’éléments naturels dont les pierres qui symbolisent le plus la
terre*. C’est pourquoi, il est fait d’un ensemble de pierres entassées, tachées de sang et
couvertes de plumes (O. Nao, 1984, p. 52). Cet autel qui consiste, le plus souvent, dans la
société nuna, en un bloc de pierre dress¢ et planté dans la terre est le témoin et le symbole
de la fondation et de I’existence du village (E. Bayili, 2015, p. 64). On constate donc que
c’est le premier clan ou lignage qui s’installe sur le territoire villageois qui met en place
I’autel de terre qui est un ensemble de pierres autour duquel s’organise la chefferie
coutumiere. Mais chez les Puho, c’est le clan ferotina qui met en place la chefferie de terre
méme s’il n’est pas le premier arrivant. C’est ainsi que nait la chefferie de terre chez les

Puho et les Nuna.

Elle est donc la premiére institution politique traditionnelle des villages puho et nuna. Le
principal fondement de la chefferie de terre, comme son nom I’indique, est la terre qui est
matérialisé par un autel. Cet autel est sous la responsabilité du chef de terre ou du fondateur
du village et un culte lui est voué®. La chefferie de terre chez les Puho et les Nuna peut étre

obtenue par héritage ou par legue.

L’obtention par héritage se fait lorsque la succession a la chefferie se fait dans la lignée du
fondateur du village. Elle peut étre obtenue par Iegue dans le cas ou le fondateur du village

apres avoir mis en place 1’autel de terre confi sa gestion a un autre clan ou lignage au sein

3 Entretien avec Bakouan Odjimbié, 65 ans, chef de terre, Jijir le 20/05/2023
4 Entretien avec Badiel Kouéé, 68 ans, chef de terre, Kwain le 15/05/2023
5 Entretien avec Badolo Ottaa, 95 ans, chef de terre, Caar le 18/05/2023

893



duquel la succession s’opére. La succession au pouvoir se faisant de pere en fils ou de frére

en frére au sein d’un méme clan sans élection.

Le chef de terre doit étre un homme (gargon) saint d’esprit, étre le plus agé de la génération
des « péres » de son clan d’origine ou du clan des chefs de terre (terotina en puho et she-
shind en nuni), étre d’une bonne moralité, jouir de toutes ses facultés. Le choix du chef de
terre nécessitait la consultation des devins (E. Bayili, 1983, p. 66). Les critéres étant fixés
des la fondation du village, les tenants du pouvoir étaient plus ou moins connus et le
monopole du pouvoir politique par un seul clan était entériné par ces critéres qu’il apprécie
en fonction du caractére égalitaire des recommandations du clan qui sont impartiaux dans
leurs applications. Le pouvoir du chef de terre est symbolisé par trois éléments sacrés, a

savoir le couteau sacrificateur, la lance et le gourdin (T. N. Bazie, 2010, p. 105-106).

Ici, le gourdin symbolise la fonction de guide et de protecteur du village. Instrument
mystique et craint, le gourdin est logé dans le sac de I’autel de la terre. La lance quant a
elle est le symbole de la justice, de la force et de la puissance. Elle est utilisée pour rétablir
la paix entre des clans en conflit, ou pour sonner le début d’un conflit avec un autre village.
Enfin, le couteau traduit la fonction de prétre sacrificateur®. L ensemble des instruments
symbolisait la force du terotie (en phuo) et she-sabal (en nuni) (Y. Bazie, 2020, p. 69).
L’exercice de tout pouvoir intégre nécessite I’usage de la force. La force dont nous parlons

ici est de I’ordre du symbolique, du religieux et du sacré.
2.2. L’importance de la chefferie de terre dans la communauté puho et nuna

La chefferie de terre joue un role trés capital dans I’organisation de la communauté
villageoise puho et nuna. Elle est le fondement du droit coutumier qui établit les régles de
bonnes conduite et les interdits qui régissent la société. Ce droit fonctionne sur la base
d’interdits a valeur de lois. Ces interdits relévent des prescriptions ancestrales donc

valables pour tout citoyen du village.

Elle représente un référentiel 1égitime pour toute la communauté en termes de résolution

des conflits. La chefferie de terre représente une institution sacrée qui tire sa sacralité de la

5 Entretien avec Bakouane Ozouin, 70 ans chef de quartier, Kordié le 20/09/2023

894



terre qui est elle-méme sacrée. La place de la chefferie de terre dans les villages pwo et

nuna se pergoit a travers les fonctions du chef de terre.

Dans I’exercice de ses fonctions, les multiples interdits du chef de terre font de lui un étre
a part mais aussi un étre qui ne devait aucunement se prendre ni pour un dieu ni pour un
seigneur ou un esprit (Y. Bazie, 2020, p. 64-65). La sagesse lui recommandait de s’en tenir
qu’a ses fonctions. A cela s’ajoute le role de juge a travers lequel il régle les conflits relatifs
a la terre, juge les cas de vol et d’enlévement de femme. C’est en cela qu’il est le garant
des coutumes. Tout contrevenant est sanctionné (amende voire expulsion du village). Les

amendes servent a purifier la terre des crimes commis par les fautifs’.

Ainsi, le chef de terre est un purificateur, un protecteur et un régulateur (régule les périodes
de la péche et de la chasse). Comme I’indique B. Bayili (1998, p. 377) le chef de terre est le
médiateur privilégié entre la terre meére et ses enfants et a qui incombe en premier lieu le

respect strict et I’obéissance aux principes fondamentaux du She-ku (1’os de la terre).

Le chef de terre pronongait des sanctions dissuasives. C’est ainsi que les populations
¢taient, non seulement, contraints au respect de la vie en communauté mais aussi au respect
des lois qui participent a la consolidation et a la 1égitimation de 1’autorité du chef. Le chef
de terre étant le mandant des ancétres et des esprits telluriques, 1’exercice de la chefferie
de terre implique le sacré et le respect des regles coutumieres. Le chef de terre est
responsable de I’équilibre et de I’harmonie. Il veille a la coexistence pacifique des

communautés placées sous sa responsabilité.
3. Les dissemblances entre la chefferie de terre puho et nuna
3.1. La gestion de la chefferie

La premiéere figure emblématique de la chefferie de terre chez les Nuna est le chef terre.
Pour marquer sa sacralité, le chef de terre ne doit habiter nulle part ailleurs que sur le
premier site du village. C’est 1a ou se trouve 1’autel de la terre (Y. Bazie, 2020, p. 64). C’est
le lieu également ou sont inhumés les she-shina (les chefs de terre) défunts. Ainsi, le chef

de terre vit dans I’intimité des ancétres et des divinités du village. Contrairement a la société

7 Entretien avec Bakouan Nitchilman, 75 ans, chef de terre, Nibouerh le 18/05/2023

895



nuna ou le chef est tenu d’habiter au lieu ou se trouve 1’autel de terre, dans la société puho,
le chef de terre n’est pas obligé de résider la ou se situe 1’autel de terre parce que la gestion
traditionnelle politique se congoit en termes de territoire. Et un territoire regroupe plusieurs
villages qui sont gérés par un patriclan. De ce fait, il arrive qu’un village qui a un autel de
terre ne réunit pas toutes les trois composantes du patriclan repartis dans le territoire
patriclanique. Ainsi, il n’y a qu’un seul clan dans un territoire patriclanique qui gere les
autels de terre des villages formant ce territoire. La gestion politique la plus importante est
celle d’abord territoriale patriclanique et elle transcende la chefferie villageoise. Autrement
dit, la chefferie de terre qui s’organise autour de I’autel de terre est inclue dans la gestion
du territoire du patriclan. Or, chez les Nuna, la chefferie de terre est entiére et n’est inclue
dans aucune autre gestion supra villageoise. C’est pourquoi, le chef de terre doit étre avec
I’autel dont il a la gestion. L’autel de terre est I’¢élément sur lequel le chef nuna fonde sa

gestion. La gestion de la chefferie revient au seul clan des chefs de terre.

Par contre, chez les Puho, le chef de terre ne peut résoudre un probléme a lui seul sans les
deux autres membres du patriclan. Ici, le pouvoir du chef de terre est intrinséquement
indissociable des deux autres clans (J. Malo, 2001, p. 112). La gestion de chefferie de terre
en pays puho est donc une question de trinité. Cette trinité est formée du clan des terotina
(les chefs de terre), des kamutina (les maitres de brousse) et des paletina (les maitres de la
magie et de la guérison) (R. Kuba et alii., 2001, p. 112). Chaque patriclan a son territoire
spécifique qui comprend des terres cultivables ainsi que des brousses (J. Malo, 2001, p.
112). Ce territoire déborde les limites d’un simple village. Autrement dit, un territoire
patriclanique peut avoir plusieurs villages. Par exemple en pays puho, le patriclan nyona a
territoire qui regroupe le village de Fitengué et Idini. Dans ce patriclan, c’est le clan bara

qui est le chef de terre.

Chez les Puho, au sein du patriclan, il existe un clan chargé de la chefferie de terre qu’on
appelle le terotie. De ce fait, méme si un des clans autres que celui du terotie du patriclan
est le premier a s’installer sur un site donné, celui-ci ne peut étre chef de terre. Dans ces
conditions, ce clan fait appelle au clan terotie qui doit assumer la fonction du chef de terre.

C’est dans ce sens que Richard Kuba disait ceci.

896



A premiére vue, Iinstitution de chef de terre chez les Phuo semble
correspondre au modele souvent décrit du chef de terre « classique ». Ce qui
distingue cependant les Phuo de tant d’autres groupes, est la 1égitimation de
la personne instituée dans cette fonction. Certes, il doit étre un descendant du
fondateur du village, mais ce qui importe plus, c’est qu’il fasse partie d’un
des clans qui se sont spécialisés dans ce type de culte. Le principe du premier
arrivant est ici de second ordre (R. Kuba, 2004, p. 69).

L’institution de cette chefferie ne tient pas compte de 1’antériorité de I’occupation de la
terre ou du village par un individu chez les Puho. Cependant, on peut plutot parler

d’antériorité d’occupation du patriclan de la terre.

Par contre, chez les Nuna, le principe de premier arrivant est de premier ordre. Le premier
a occuper un territoire n’est pas dans une obligation de faire appel a un clan quelconque
pour qu’il vienne 1’aider a gérer la chefferie de terre ou a étre un chef de terre. Cependant
un clan nuna fondateur d’un village peut décider d’attribuer la gestion de la chefferie de
terre a un autre clan second avec qui, il ne forme pas un patriclan mais forme le groupe des
maitres du village (E. Bayili, 2015, p. 64). D’ailleurs, chez les Nord-nuna, le patriclan a
I’image de celui des Puho n’existe pas. Les maitres du village peuvent ne pas étre du méme
groupe social ou clanique. Cette forme d’attribution de la chefferie de terre chez les Nuna
existe également chez les San ou un San fondateur de village peut attribuer la chefferie de

terre & un moaaga ou a un Nuna®.

Chez les Puho, au sein du clan terotie habilité a gérer la chefferie de terre, il y a des lignages
pour qui, il est prohibé de sacrifier a I’autel terre ou a la terre. Autrement dit, il existe un
lignage spécifique au sein du clan terrotie autorisé a exécuter des sacrifices sur 1’autel de
terre. C’est d’ailleurs ce lignage qui détient le couteau sacrificateur : c’est le lignage sirutie
(J. Malo, 2001, p. 112). Par contre, chez les Nuna, tous les descendants de la lignée du chef

de terre peuvent détenir le couteau sacrificateur ou étre chef de terre.

Au sein de chaque clan du patriclan, les droits sont inaliénables, la succession aux

différentes responsabilités se fait au sein de chaque clan. Cette composition du patriclan

8 Entretien avec Ki Toudalé, 70 ans, chef de terre, Sui le 17/05/2023

897



puho est a I’image du clan des tandeman en pays san ou parmi les maitres de la terre, il y

a le maitre de la pluie, le maitre de la chasse et le chef de terre (H. Pare, 1983, p. 52).

Sauf que chez les San, dans le clan des maitres du village, les différents lignages ne
formaient pas un patriclan. En réalité, chez les San, tout comme chez les Nuna, les
différentes fonctions sont concentrées dans les mains du chef de terre qui décide de
déléguer certaines a d’autres lignage (H. Pare, 1983, p. 52). L’objectif, ici, étant d’intégrer
les trois ou quatre premiers lignages venus d’horizons divers a la gestion du village afin
qu’ils affirment leur appartenance a la communauté villageoise. Par exemple, les Nuna
faisant partie des maitres de terre en pays san, ont adopté des patronymes san et sont méme
devenu des San’. Ce sont ces lignages que les Puho appellent les Zuan, c’est-a-dire des
lignages qui ont quitté leurs territoires claniques ou ils sont des chefs de terre pour
s’installer dans d’autres territoires claniques ou ils sont adoptés (J. Malo, 2001, p. 114).
Ces lignages avaient la possibilit¢ de rejoindre leurs patriclans dans leurs territoires

d’origine pour des rituelles.

Le patriclan, chez les Puho, est tel qu’il faut obligatoirement la présence des trois clans
dans un village pour qu’on puisse parler de chefferie de terre ou de la gestion de la chefferie
de terre (J. Malo, 2001, p. 112). Autrement dit, sans 1’un les deux autres ne peuvent pas
gérer la chefferie de terre. De méme, sans les deux autres, I’autre ne peut a lui seul gérer la
chefferie de terre. En claire, pour qu’on puisse parler de chef de terre ou de chefferie de
terre dans un village puho, il faut inéluctablement la présence des trois clans qui forment

le patriclan. En I’absence du patriclan, on ne parle pas de cheffe de terre chez les Puho.

Visiblement, la chefferie traditionnelle puho et nuna ont un méme fond culturel dans la
mesure ou les deux sociétés ont des organisations politique traditionnelles fondées sur de
terre, mais la conception et la rigueur des alliances au sein du clan des maitres du village
divergent. Chez les Puho, les clans et les lignages du patriclan forment du méme coup le
conseil villageois (J. Malo, 2001, p. 113). Les membres du patriclan constituent les nobles

ou les maitres du village. Par contre, chez les Nuna, le conseil villageois est formé des

° Ki Toudalé, 70 ans, chef de terre, Sui le 17/05/2023.

898



maitres du village qui ne forment pas un patriclan, des chefs des lignages et des lignage

chefs quartiers (Y. Bazie, 2020, p. 60).

Dans I’organisation sociopolitique puho, le maitre des brousses est la deuxieme autorité
religieuse apres le sirutie, c’est-a-dire le chef de terre, ensuite, vient le maitre de la magie
(R. Kuba et alii., 2001, p. 113). Par contre chez les Nuna, la premicre figure religieuse est
le chef de terre, la deuxiéme est le détenteur du shu (la confrérie des masques) (J. C. Ky,
1994, p. 104). Ensuite, vient accessoirement la confrérie des devins. C’est pourquoi, si en
pays puho, la premicre et deuxieme autorité sont le chef de terre et le maitre des brousses,
chez les Nuna, la premiére et la deuxieme autorité sont le chef de terre et le maitre du shu.

Drailleurs, a I’origine, les Puho constituent une société sans masques sauf par adoption.

Le rapport que nous pouvons établir entre le maitre des brousses en pays puho et en pays
san est que le shu est une divinité qui tire ses origines de la brousse (E. Bayili, 2015, p. 86)
et les initiations a ce culte se font en brousse afin de maitriser les secrets de la brousse et
des masques qui proviennent eux aussi de la brousse (S. Sanou, 2007, p. 308-32). Le maitre
du shu qui est détenteur de masques en pays nuna, représente le maitre de la brousse en

pays puho. Sauf qu’en pays puho, le maitre de la brousse n’est pas détenteur de masques.

En pays nuna, le maitre du shu assume les fonctions du chef de terre pendant la sortie
rituelle des masques ou pendant la période du shu (Y. Bazie, 2020, p. 94). Autrement dit,
les maitres du shu chez les Nuna supplantent le chef de terre durant la période du shu et
prononcent les sanctions, les jugements des actes délictueux, des violations des interdits.
A contrario, il n’est pas possible en pays puho que le maitre de la brousse remplace le

terotie dans ses fonctions.

Dans la gestion sociopolitique des villages nuna ou puho, les chefs font a d’autres pouvoirs
coutumiers, a savoir la confrérie des masques (gnana-shina ou shu-shind), des devins
(vura) les griots et les forgerons qui sont les réconciliateurs et les catalyseurs sociaux. Ils

font également recours a la femme.

Les femmes ne participent pas de fagon directe au conseil du village mais, elles sont des

conseilléres des chefs de lignage qui siégent au conseil'®. Ainsi, elles peuvent influencer

10 Entretien avec Kankouan Eshou, ménagére, 102 ans, Kwain le 18/09/2015

899



les décisions du conseil. En effet, le chef de terre consulte toujours a la premiére femme
avant de prendre les décisions. C’est dans ce sens que Joseph KI-ZERBO (2003, p. 125)
disait que beaucoup de préjugés existent, faisant croire que les femmes africaines étaient
purement et simplement victimes des hommes dans la société africaine traditionnelle. En

réalité, elles jouaient un grand role, surtout en arriére-plan, dans la gestion politique.
3.2. L’investiture du chef de terre

Comme nous I’avons déja montré, le chef de terre est une autorité indispensable dans
I’organisation traditionnelle de la société et de la chefferie puho et nuna. La différence
fondamentale qui existe dans 1’accession au trone du chef de terre est que chez les Nuna
on assistait a une investiture qui faisait 1’objet de cérémonie festive par le passé. Par contre,
chez les Puho, il n’existe pas d’investiture du nouveau chef!!. Cependant, il existe des
rituels autour de 1’autel de terre. Sauf que ces rituels ne donnent pas lieu a une cérémonie

festive comme on le constate chez les Nuna.

Dans la société nuna, les actes les plus importants de 1’investiture dans la société¢ nuna
étaient les rituels autour du She-kwaa'? et les autres autels qui conférent le pouvoir au
nouveau chef. En effet, autour du she-kwaa, se trouve le nouveau chef a investir. Il est
habill¢é en tenue traditionnelle en présence des responsables des premiers clans qui ont vu
I’émergence du village (Y. Bazie, 2020, p. 69). Le chef a investir prononce alors un serment
hérité des ancétres en ces mots : « Je jure devant les ancétres et les esprits de la terre, de
respecter les commandements de la terre et de veiller a leur application. Je jure d’€tre juste

et bon pour I’ensemble de la population »'3.

La chefferie étant une lourde responsabilité, le nouveau chef a travers ce serment,
demandait I’approbation des ancétres pour ’assumer. Ainsi il promettait lui-méme de se
soumettre a la volonté ancestrale. A la fin du serment, un poulet est sacrifi¢ sur 1’autel de
la terre (T. N. Bazie, 2010, p. 105-106). Le poulet égorgé doit mourir les ailes déployées
sur son dos pour traduire 1’acceptation des ancétres. Par contre si le poulet meurt sur le

ventre, cela traduit le refus des ancétres. Dans ces conditions le nouveau chef devra se

11 Entretien avec Malo Emile, 50 ans, comptable, Ouagadougou le 10/09/2025.
12 BADIEL Kouée, 68 ans, chef de terre, Kwain le 15/05/2023.
1B Idem.

900



confesser suivi d’une purification'*. Le sacrifice accepté contribue a rendre sacré le

nouveau chef.

Une fois qu’on a le consentement des ancétres, on pose devant le nouveau chef la lance, le
gourdin et le couteau sacrificateur de la terre qui constituent les symboles du pouvoir (Y.
Bazie, 2020, p. 70). Ainsi, le nouvel intronisé avait la 1égitimité sociale et religieuse. Pour
consolider sa chefferie, le nouveau chef, accompagné des doyens de chaque clan passe sur

les sept lieux sacrés pour faire des offrandes en demandant la bénédiction pour le nouveau

chef.

Par ordre de passage ces lieux sacrés sont : Le She-ku (en nuni) ou 1’autel de la croute
terrestre matérialisé par un piquet, le sho-jiné (en nuni) ou autel du génie de la terre, le sho-
namino (en nuni) ou I’arbre sacré, le sho-cine, le She-ku-ca (en nuni) ou le bosquet sacré
de la terre, le zhilé (en nuni) ou le puits sacré, le sho- pyo> (en nuni) ou la montagne sacrée
du village et le yali (en nuni) ou la forge!®>. L’ensemble des rituels sur ces lieux sacrés
1égitimait le pouvoir du nouveau chef de terre. De nos jours, il n’existe plus d’investiture a
caractere festif chez les Nord-nuna. Cet abandon s’explique par les mutations qui se sont

opérées au sein des structures sociales traditionnelles.
4. Conclusion

Au terme de cette ¢tude nous retenons que les société puho et nuna sont fonciérement
attachées a la terre. Pour ces sociétés, la terre est sacrée, inaliénable et constitue le
fondement du pouvoir traditionnel. La terre est matérialisée par un autel qui est le
réceptacle des esprits du village. C’est pourquoi, elles vouent un culte a cet autel sur lequel

le chef de terre se fonde pour assurer ses fonctions.

La mise en place de la chefferie de terre est marquée par un acte hautement religieux. La
chefferie de terre est I’institution la plus importante des Puho et des Nuna. Elle est le garant
de la cohésion sociale. C’est par elle que le chef de terre qui est 1’autorité la plus crainte,
la plus respectée et la plus légitime du village, se présente comme le médiateur entre le

monde visible et invisible.

¥ Idem.
15 BADIEL Kouée, 68 ans, chef de terre, Kwain le 15/05/2023.

901



La gestion de la chefferie chez les Puho et les Nuna présente, au-dela des éléments
caractéristiques identiques, des critéres de dissemblance. Si dans la société nuna la
chefferie de terre respecte le principe de I’antériorité d’installation sur les terres vierges,
chez les Puho, ce principe n’est pas respecté. Il ressort également que 1’obligation n’est pas
faite a un chef de terre puho habiter le lieu ou se trouve I’autel de terre comme 1’exige la
tradition nuna. Dans la gestion du pouvoir, le chef de terre nuna et puho sont tous assistés
par un conseil, cependant la conception du clan chez les Nuna et du patriclan chez les Puho
induit des différences dans la composition du conseil villageois. Au regard de ce qui
précede, nous pouvons affirmer que la démonstration de 1’organisation du pouvoir
politique chez les Puho et les Nuna est la principale contribution scientifique de cette étude.
Elle contribue a la connaissance de 1’organisation politique puho et nuna et a

I’enrichissement de I’historiographie burkinabe.

Sources orales

N°d’ordre | Nom et | Ages Statut Date Lieu
prénoms

1 Badiel 68 ans Chef de terre 15/05/2023 | Kwain
Kouéé

2 Badolo 95 ans Chef de terre 18/05/2023 | Caar
Ottaa

3 Bakouan 68 ans Chef de terre 20/05/2023 | Jijir
Odjimbié

4 Bakouane 68 ans Chef de quartier | 20/09/2023 | Kordier
Ozouin

5 Bakouan Chef de terre 18/05/2023 | Nibouerh
Nitchilman

6 Kankouan 102 ans | Ménagere 18/09/2015 | Kwain
Eshou

7 Ki Toudale | 70 ans Chef de terre 17/05/2023 | Sui

8 Malo Didier | 50 ans Comptable 10/09/2025 | Ouagadougou
Emile

9 Nouma 70 ans Chef de lignage | 09/02/2025 | Gnimi
Laladion

902



Références bibliographiques

1. BAYALA Viviane., 2003, La conception du pouvoir politique chez les lyélae de la
période précoloniale, mémoire de maitrise, département d’Histoire et Archéologie,

Université de Ouagadougou, 149 pages.

2. BAYILI Blaise, 1998, Religion, droit et pouvoir au Burkina Faso : les Lyélae du

Burkina Faso, Paris, Harmattan, 478 pages

3. BAYILI Emmanuel, 1983, Les populations Nord-Nuna (Haute-Volta) : des origines a
1920, thése de 3e cycle, Paris I, 415 pages.

4. BAZEMO Maurice, 2001, « L’apport de I’esclavage dans la construction de 1’ethnie
gurunsi au Burkina Faso », in : Cahier du CERLESHS, 1er numéro spécial, pp. 1-17.

5. BAZIE Nibilbi¢ Theodore., 2010, Approche historique du peuplement du village de
Musho (province du Sanguié¢), mémoire de maitrise, département d’Histoire et

Archéologie, Université¢ de Ouagadougou 157 pages

6. BAZIE Yaya, 2020, Approche historique du peuplement de Kwain (village Gurunsi de
la province du Nayala) : des origines au regne du chef Badiel Odoi (1965-2007),
mémoire de Master, département d’histoire et Archéologie, Université Joseph KI-

ZERBO, 133 pages.

7. BAZIE Yaya, 2025, Les communautés villageoises san-nuna de la province du Nayala
(Burkina Faso) : du XVII¢ siecle au XX® siecle, these de doctorat unique en Histoire,

département d’Histoire et Archéologie, Université Joseph KI-ZERBO, 379 pages.

8. KY Jean Célestin., 2016, « Le culte des masques et la recherche de la paix chez les san

(nord-ouest du Burkina) », in : Rev. hist. archéol. afr., GODO GODO, N° 27, pp. 63-78.

9. KY Jean Célestin, 1994, Des masques en pays san (Burkina Faso) : recherche des
origines a travers l’histoire, le culte et I’art, Theése de doctorat, université¢ de Paris I-

panthéon Sorbonne, 520 pages.

10. KI-ZERBO Joseph, 2003, 4 quand I’ Afrique ? Editions de 1’ Aube, 201 pages.

903



11. KUBA Richard, 2004, « La grammaire rituelle des hiérarchies : migrations et chefs

de terre dans une société segmentaire (Burkina Faso) », in : Autrepart (30), p. 63-76.

12. Malo Jacques, 2001, « Histoire du peuplement de Fafo et systéme clanique phuo », in :
Richard Kuba, Carola Lentz et Katja Werthmann (dir), Les Dagara et leurs voisins :

Histoire de peuplement et relations interethniques au sud-ouest du Burkina Faso, Berichte

des sonderforschhungsbereichs 268, Band 15, Franhfurt, a. M., pp. 111-114.

13. NOUMA Isabelle, 2020, Relations interethniques dans le Sud-ouest du Burkina Faso :
cas des Pougouli et des Djan dans le village de Ouan (Province de la Bougouriba).
Mémoire de master, département d’Histoire et Archéologie, UFR/ SH, Université Joseph

KI-ZERBO, 114 pages.

14. NAO Oumar, 1984, Masques et société chez les Nouna de Zawara, Mémoire de

maitrise, département Histoire et Archéologie, Université de Ouagadougou, ESLSH, 135
pages.
15. OUEDRAOGO Wendlarima Hyacinthe, 2016, Le pays nuni (Sud du Burkina Faso

actuel) : Des origines a 1960, thése de doctorat unique, département d’histoire, Université

Joseph KI-ZERBO, 541 pages.

16. PARE Harana., 1984, Société Samo de la fin du XIXe siecle et la conquéte coloniale
frangaise : approche socio-historique, mémoire de maitrise, département Histoire et

Archéologie, université de Ouagadougou, 205 pages.

SANOU Salaka., 2007, « La littérature et le masque : une étude comparée de leur

fonctionnement comme institutions », in : Tvdskrif vir letterkunde, n°® 44 (1), pp. 308-321.

904



