
 
Revue Internationale de la Recherche Scientifique  

(Revue-IRS) 
ISSN:  2958-8413 

Vol. 4, No. 1, Février 2026 
This is an open access article under the CC BY-NC-ND license. 

   
 

890 

ÉTUDE COMPARATIVE DE LA GESTION DE LA CHEFFERIE 

TRADITIONNELLE CHEZ LES PUHO ET LES NUNA DU BURKINA FASO 

BAZIE Yaya1, NOUMA Isabelle2. 

Résumé 

Les Puho et les Nuna (Nord-nuna) du Burkina Faso présentent un fond culturelle identique 

et des différences dans la gestion du pouvoir traditionnel lie à la terre. Quelles sont les 

ressemblances et les dissemblances dans la gestion de la chefferie de terre puho et nuna ? 

cet article pose le problème de la gestion de la chefferie traditionnelles dans la société puho 

et nuna. Notre objectif dans cet article est de comparer la chefferie de terre puho et nuna 

en montrant leurs similitudes et leurs dissimilitudes. Aussi, s’agit-il de montrer leurs 

fondements et leur importance. C’est à travers la méthode qualitative que nous avons mené 

cette étude. Il s’est agi pour nous de constituer une bibliographie sur la thématique et de 

mener des enquêtes orales auprès des personnes ressources dans les villages puho et Nuna. 

Les résultats auxquels nous sommes parvenus montrent que le pouvoir traditionnel dans 

les deux sociétés est organisé autour de la terre et fonde sur l’autel de terre. Le pouvoir 

traditionnel. Ce pouvoir occupe une place centrale dans la société. Il juge et sanctionne les 

délits, il veille à la cohésion sociale et à la prospérité du village. Il ressort également que 

 
1 Docteur en Histoire, affilié au laboratoire des Systèmes politiques, économiques religieux et culturels 

(SYPERC), École doctorale Lettres, sciences humaines et communication (Ed-LESHCO), Université 

Joseph KI-ZERBO/ Burkina Faso. 
2 Doctorante en Histoire, affiliée au laboratoire des Systèmes politiques, économiques religieux et culturels 

(SYPERC), École doctorale Lettres, sciences humaines et communication (Ed-LESHCO), Université 

Joseph KI-ZERBO/ Burkina Faso. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


891 

la chefferie de terre est assurée par un patriclan de trois lignages chez les Puho et par un 

seul lignage chez les Nuna 

Mot clés : pouvoir, autel, coutume, clan, descendance, paix. 

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.18596548 

 

1. Introduction 

Le pays gurunsi est constitué d’un ensemble ethnique composé de plusieurs sous-groupes 

ayant des variances dialectales (E. BAYILI, 1983, p. 17). Selon M. Bazemo (2001, p. 8) le 

terme gurunsi désigne un ensemble de groupes ethnique avec des divergences en beaucoup 

de domaines, mais qui se rapprochent sur le plan culturel. Parmi ces groupes ethniques 

figurent les Puho et les Lyela. Les Puho sont situés dans le Sud-ouest du Burkina Faso dans 

la province du Bougouriba, du Tuy et du Ioba tandis que les Nuna (Nord-nuna) sont situés 

dans la province du Sanguié. Des études antérieures ont porté sur les Puho et leur 

organisation politique de même que les Nuna. Il s’agit de celle de I. Numa (2021), R. Kuba 

(2004) et J. Malo (2001).  

Ces travaux décrivent l’organisation politique traditionnelle en pays puho en faisant 

ressortir le patriclan comme l’unité sociale à qui incombe la gestion du pouvoir dans les 

villages et à l’échelle territoriale qui déborde le cadre villageois. Ces études bien 

qu’intéressantes ne rapproche nulle part cette organisation puho à celle de leur frères nuna. 

Les recherches portant sur l’organisation politique des Nuna, notamment celle de Y. Bazie 

(2026), V. Bayala (2003), E. Bayili (1983), ne mentionnent pas une gestion patriclanique 

du pouvoir coutumier.  

En rapprochant ces différents travaux sur les Puho et les Nuna, des caractéristiques 

spécifiques à chaque groupe se dégagent au-delà du fond culturel identique perceptible, 

d’où l’intérêt de la présente étude qui compare l’organisation du pouvoir coutumier chez 

les Puho et les Nuna : Étude comparative de la gestion de la chefferie traditionnelle chez 

les Puho et les Lyela du Burkina Faso.  

Cet article pose le problème de la gestion de la chefferie traditionnelles dans la société 

puho et nuna (nord-nuna). Notre objectif dans cet article est de comparer la chefferie de 



892 

terre puho et nuna (nord-nuna) en montrant leurs similitudes et leurs dissimilitudes. Aussi, 

s’agit-il de montrer leurs fondements et leur importance. L’intérêt de cette étude est la 

démonstration de l’organisation du pouvoir politique traditionnel dans les deux sociétés 

qui met en exergue les traits caractéristiques de chefferie de terre dans ces communautés.  

C’est à travers la méthode qualitative mixte que nous avons mené cette étude. Il s’est agi 

pour nous de constituer une bibliographie sur la thématique et de mener des enquêtes 

qualitatives orales auprès des personnes ressources dans les villages puho et nord-nuna à 

travers des questionnaires. Les questions abordées ont porté entre autres sur l’origine de 

l’autel de terre et sa place dans l’organisation du pouvoir de terre, elles ont porté également 

sur la place de la femme dans l’organisation socio-politique traditionnelle. 

Menus d’un appareil enregistreur, nous avons réalisé les entretiens en puho et en nuni. 

Ensuite les données ont été transcrites en français et traite en les confrontant. Nous avons 

organisé manuellement les fiches de d’enquêtes qui nous ont servi d’outil d’analyse des 

données orale. Ce travail qualitatif de terrain nous a permis de comprendre l’organisation 

de chaque groupe, de relever les similitudes et les dissemblances, de relever les fondements 

du pouvoir coutumier.  

Cette étude est organisée en deux points. Dans le premier point, nous évoquons les 

ressemblances en termes de fondement et d’importance dans les deux sociétés. Dans le 

second point nous abordons les dissemblances dans l’organisation et la gestion de la 

chefferie. 

2. Les ressemblances 

2.1. Les fondements de chefferie de terre chez les Puho et les Nuna 

Le pouvoir traditionnel dans les sociétés sans pouvoir centralisé ou du moins segmentaires 

est généralement fondé sur la terre. L’origine de la chefferie de terre dans ces sociétés 

remonte à la période précoloniale. La naissance de la chefferie de terre ou la mise en place 

de l’autel de terre par le clan fondateur était toujours marquée par un acte religieux.  



893 

Acte au cours duquel il demandait l’aide, la protection des divinités et des esprits locaux 

qui habitaient le site (la terre) afin de s’y installer3. « La personne rentrait en rapport avec 

les puissances régissant les lieux, localisait les points favorables où pouvaient être placés 

les autels ou à transformer en autels (J. C. Ky, 1994, p. 88). Par cet acte, chaque fondateur 

d’un village devenait le premier occupant des lieux. Le lieu ainsi choisi pour accomplir 

l’acte religieux devenait un autel ou une institution, celle liée à la terre qui fonde le pouvoir 

chez les Nuna et les Puho. La création de cet autel, chez ces sociétés comme dans d’autres 

communautés, passe par le creusage symbolique de la terre et l’enfouissement d’objets 

rituels, remplit de fonctions diverses (H. Ouedraogo, 2016, p. 163).  

L’autel de terre est constitué d’éléments naturels dont les pierres qui symbolisent le plus la 

terre4. C’est pourquoi, il est fait d’un ensemble de pierres entassées, tachées de sang et 

couvertes de plumes (O. Nao, 1984, p. 52). Cet autel qui consiste, le plus souvent, dans la 

société nuna, en un bloc de pierre dressé et planté dans la terre est le témoin et le symbole 

de la fondation et de l’existence du village (E. Bayili, 2015, p. 64). On constate donc que 

c’est le premier clan ou lignage qui s’installe sur le territoire villageois qui met en place 

l’autel de terre qui est un ensemble de pierres autour duquel s’organise la chefferie 

coutumière. Mais chez les Puho, c’est le clan terɔtina qui met en place la chefferie de terre 

même s’il n’est pas le premier arrivant. C’est ainsi que naît la chefferie de terre chez les 

Puho et les Nuna.  

Elle est donc la première institution politique traditionnelle des villages puho et nuna. Le 

principal fondement de la chefferie de terre, comme son nom l’indique, est la terre qui est 

matérialisé par un autel. Cet autel est sous la responsabilité du chef de terre ou du fondateur 

du village et un culte lui est voué5. La chefferie de terre chez les Puho et les Nuna peut être 

obtenue par héritage ou par lègue.  

L’obtention par héritage se fait lorsque la succession à la chefferie se fait dans la lignée du 

fondateur du village. Elle peut être obtenue par lègue dans le cas où le fondateur du village 

après avoir mis en place l’autel de terre confi sa gestion à un autre clan ou lignage au sein 

 
3 Entretien avec Bakouan Odjimbié, 65 ans, chef de terre, Jijir le 20/05/2023 
4 Entretien avec Badiel Kouéé, 68 ans, chef de terre, Kwaïn le 15/05/2023 
5 Entretien avec Badolo Ottaa, 95 ans, chef de terre, Caar le 18/05/2023 



894 

duquel la succession s’opère. La succession au pouvoir se faisant de père en fils ou de frère 

en frère au sein d’un même clan sans élection.  

Le chef de terre doit être un homme (garçon) saint d’esprit, être le plus âgé de la génération 

des « pères » de son clan d’origine ou du clan des chefs de terre (terɔtina en puho et shɛ-

shinã en nuni), être d’une bonne moralité, jouir de toutes ses facultés. Le choix du chef de 

terre nécessitait la consultation des devins (E. Bayili, 1983, p. 66). Les critères étant fixés 

dès la fondation du village, les tenants du pouvoir étaient plus ou moins connus et le 

monopole du pouvoir politique par un seul clan était entériné par ces critères qu’il apprécie 

en fonction du caractère égalitaire des recommandations du clan qui sont impartiaux dans 

leurs applications. Le pouvoir du chef de terre est symbolisé par trois éléments sacrés, à 

savoir le couteau sacrificateur, la lance et le gourdin (T. N. Bazie, 2010, p. 105-106).  

Ici, le gourdin symbolise la fonction de guide et de protecteur du village. Instrument 

mystique et craint, le gourdin est logé dans le sac de l’autel de la terre. La lance quant à 

elle est le symbole de la justice, de la force et de la puissance. Elle est utilisée pour rétablir 

la paix entre des clans en conflit, ou pour sonner le début d’un conflit avec un autre village. 

Enfin, le couteau traduit la fonction de prêtre sacrificateur6. L’ensemble des instruments 

symbolisait la force du terɔtie (en phuo) et shԑ-sǝbal (en nuni) (Y. Bazie, 2020, p. 69). 

L’exercice de tout pouvoir intègre nécessite l’usage de la force. La force dont nous parlons 

ici est de l’ordre du symbolique, du religieux et du sacré. 

2.2. L’importance de la chefferie de terre dans la communauté puho et nuna 

La chefferie de terre joue un rôle très capital dans l’organisation de la communauté 

villageoise puho et nuna. Elle est le fondement du droit coutumier qui établit les règles de 

bonnes conduite et les interdits qui régissent la société. Ce droit fonctionne sur la base 

d’interdits à valeur de lois. Ces interdits relèvent des prescriptions ancestrales donc 

valables pour tout citoyen du village.  

Elle représente un référentiel légitime pour toute la communauté en termes de résolution 

des conflits. La chefferie de terre représente une institution sacrée qui tire sa sacralité de la 

 
6 Entretien avec Bakouane Ozouin, 70 ans chef de quartier, Kordié le 20/09/2023 



895 

terre qui est elle-même sacrée. La place de la chefferie de terre dans les villages pwo et 

nuna se perçoit à travers les fonctions du chef de terre.  

Dans l’exercice de ses fonctions, les multiples interdits du chef de terre font de lui un être 

à part mais aussi un être qui ne devait aucunement se prendre ni pour un dieu ni pour un 

seigneur ou un esprit (Y. Bazie, 2020, p. 64-65). La sagesse lui recommandait de s’en tenir 

qu’à ses fonctions. A cela s’ajoute le rôle de juge à travers lequel il règle les conflits relatifs 

à la terre, juge les cas de vol et d’enlèvement de femme. C’est en cela qu’il est le garant 

des coutumes. Tout contrevenant est sanctionné (amende voire expulsion du village). Les 

amendes servent à purifier la terre des crimes commis par les fautifs7.  

Ainsi, le chef de terre est un purificateur, un protecteur et un régulateur (régule les périodes 

de la pêche et de la chasse). Comme l’indique B. Bayili (1998, p. 377) le chef de terre est le 

médiateur privilégié entre la terre mère et ses enfants et à qui incombe en premier lieu le 

respect strict et l’obéissance aux principes fondamentaux du Shԑ-ku (l’os de la terre).  

Le chef de terre prononçait des sanctions dissuasives. C’est ainsi que les populations 

étaient, non seulement, contraints au respect de la vie en communauté mais aussi au respect 

des lois qui participent à la consolidation et à la légitimation de l’autorité du chef.  Le chef 

de terre étant le mandant des ancêtres et des esprits telluriques, l’exercice de la chefferie 

de terre implique le sacré et le respect des règles coutumières. Le chef de terre est 

responsable de l’équilibre et de l’harmonie. Il veille à la coexistence pacifique des 

communautés placées sous sa responsabilité.  

3. Les dissemblances entre la chefferie de terre puho et nuna 

3.1. La gestion de la chefferie  

La première figure emblématique de la chefferie de terre chez les Nuna est le chef terre. 

Pour marquer sa sacralité, le chef de terre ne doit habiter nulle part ailleurs que sur le 

premier site du village. C’est là où se trouve l’autel de la terre (Y. Bazie, 2020, p. 64). C’est 

le lieu également où sont inhumés les shԑ-shinã (les chefs de terre) défunts. Ainsi, le chef 

de terre vit dans l’intimité des ancêtres et des divinités du village. Contrairement à la société 

 
7 Entretien avec Bakouan Nitchilman, 75 ans, chef de terre, Nibouerh le 18/05/2023 



896 

nuna où le chef est tenu d’habiter au lieu où se trouve l’autel de terre, dans la société puho, 

le chef de terre n’est pas obligé de résider là où se situe l’autel de terre parce que la gestion 

traditionnelle politique se conçoit en termes de territoire. Et un territoire regroupe plusieurs 

villages qui sont gérés par un patriclan. De ce fait, il arrive qu’un village qui a un autel de 

terre ne réunit pas toutes les trois composantes du patriclan repartis dans le territoire 

patriclanique. Ainsi, il n’y a qu’un seul clan dans un territoire patriclanique qui gère les 

autels de terre des villages formant ce territoire. La gestion politique la plus importante est 

celle d’abord territoriale patriclanique et elle transcende la chefferie villageoise. Autrement 

dit, la chefferie de terre qui s’organise autour de l’autel de terre est inclue dans la gestion 

du territoire du patriclan. Or, chez les Nuna, la chefferie de terre est entière et n’est inclue 

dans aucune autre gestion supra villageoise. C’est pourquoi, le chef de terre doit être avec 

l’autel dont il a la gestion. L’autel de terre est l’élément sur lequel le chef nuna fonde sa 

gestion. La gestion de la chefferie revient au seul clan des chefs de terre. 

Par contre, chez les Puho, le chef de terre ne peut résoudre un problème à lui seul sans les 

deux autres membres du patriclan. Ici, le pouvoir du chef de terre est intrinsèquement 

indissociable des deux autres clans (J. Malo, 2001, p. 112). La gestion de chefferie de terre 

en pays puho est donc une question de trinité. Cette trinité est formée du clan des terɔtina 

(les chefs de terre), des kamutina (les maîtres de brousse) et des palètina (les maîtres de la 

magie et de la guérison) (R. Kuba et alii., 2001, p. 112). Chaque patriclan a son territoire 

spécifique qui comprend des terres cultivables ainsi que des brousses (J. Malo, 2001, p. 

112). Ce territoire déborde les limites d’un simple village. Autrement dit, un territoire 

patriclanique peut avoir plusieurs villages. Par exemple en pays puho, le patriclan nyona à 

territoire qui regroupe le village de Fitengué et Idini. Dans ce patriclan, c’est le clan bara 

qui est le chef de terre.   

Chez les Puho, au sein du patriclan, il existe un clan chargé de la chefferie de terre qu’on 

appelle le terɔtiɛ. De ce fait, même si un des clans autres que celui du terɔtiɛ du patriclan 

est le premier à s’installer sur un site donné, celui-ci ne peut être chef de terre. Dans ces 

conditions, ce clan fait appelle au clan terɔtiɛ qui doit assumer la fonction du chef de terre. 

C’est dans ce sens que Richard Kuba disait ceci. 



897 

À première vue, l’institution de chef de terre chez les Phuo semble 

correspondre au modèle souvent décrit du chef de terre « classique ». Ce qui 

distingue cependant les Phuo de tant d’autres groupes, est la légitimation de 

la personne instituée dans cette fonction. Certes, il doit être un descendant du 

fondateur du village, mais ce qui importe plus, c’est qu’il fasse partie d’un 

des clans qui se sont spécialisés dans ce type de culte. Le principe du premier 

arrivant est ici de second ordre (R. Kuba, 2004, p. 69). 

 

L’institution de cette chefferie ne tient pas compte de l’antériorité de l’occupation de la 

terre ou du village par un individu chez les Puho. Cependant, on peut plutôt parler 

d’antériorité d’occupation du patriclan de la terre. 

Par contre, chez les Nuna, le principe de premier arrivant est de premier ordre. Le premier 

à occuper un territoire n’est pas dans une obligation de faire appel à un clan quelconque 

pour qu’il vienne l’aider à gérer la chefferie de terre ou à être un chef de terre. Cependant 

un clan nuna fondateur d’un village peut décider d’attribuer la gestion de la chefferie de 

terre à un autre clan second avec qui, il ne forme pas un patriclan mais forme le groupe des 

maîtres du village (E. Bayili, 2015, p. 64). D’ailleurs, chez les Nord-nuna, le patriclan à 

l’image de celui des Puho n’existe pas.  Les maitres du village peuvent ne pas être du même 

groupe social ou clanique. Cette forme d’attribution de la chefferie de terre chez les Nuna 

existe également chez les San où un San fondateur de village peut attribuer la chefferie de 

terre à un moaaga ou à un Nuna8.  

Chez les Puho, au sein du clan terɔtiɛ habilité à gérer la chefferie de terre, il y a des lignages 

pour qui, il est prohibé de sacrifier à l’autel terre ou à la terre. Autrement dit, il existe un 

lignage spécifique au sein du clan terrɔtiɛ autorisé à exécuter des sacrifices sur l’autel de 

terre. C’est d’ailleurs ce lignage qui détient le couteau sacrificateur : c’est le lignage sirutiɛ 

(J. Malo, 2001, p. 112). Par contre, chez les Nuna, tous les descendants de la lignée du chef 

de terre peuvent détenir le couteau sacrificateur ou être chef de terre. 

 Au sein de chaque clan du patriclan, les droits sont inaliénables, la succession aux 

différentes responsabilités se fait au sein de chaque clan. Cette composition du patriclan 

 
8 Entretien avec Ki Toudalè, 70 ans, chef de terre, Sui le 17/05/2023 



898 

puho est à l’image du clan des tandeman en pays san où parmi les maîtres de la terre, il y 

a le maître de la pluie, le maitre de la chasse et le chef de terre (H. Pare, 1983, p. 52).  

Sauf que chez les San, dans le clan des maîtres du village, les différents lignages ne 

formaient pas un patriclan. En réalité, chez les San, tout comme chez les Nuna, les 

différentes fonctions sont concentrées dans les mains du chef de terre qui décide de 

déléguer certaines à d’autres lignage (H. Pare, 1983, p. 52). L’objectif, ici, étant d’intégrer 

les trois ou quatre premiers lignages venus d’horizons divers à la gestion du village afin 

qu’ils affirment leur appartenance à la communauté villageoise. Par exemple, les Nuna 

faisant partie des maîtres de terre en pays san, ont adopté des patronymes san et sont même 

devenu des San9. Ce sont ces lignages que les Puho appellent les Zuan, c’est-à-dire des 

lignages qui ont quitté leurs territoires claniques où ils sont des chefs de terre pour 

s’installer dans d’autres territoires claniques ou ils sont adoptés (J. Malo, 2001, p. 114). 

Ces lignages avaient la possibilité de rejoindre leurs patriclans dans leurs territoires 

d’origine pour des rituelles. 

Le patriclan, chez les Puho, est tel qu’il faut obligatoirement la présence des trois clans 

dans un village pour qu’on puisse parler de chefferie de terre ou de la gestion de la chefferie 

de terre (J. Malo, 2001, p. 112). Autrement dit, sans l’un les deux autres ne peuvent pas 

gérer la chefferie de terre. De même, sans les deux autres, l’autre ne peut à lui seul gérer la 

chefferie de terre. En claire, pour qu’on puisse parler de chef de terre ou de chefferie de 

terre dans un village puho, il faut inéluctablement la présence des trois clans qui forment 

le patriclan. En l’absence du patriclan, on ne parle pas de cheffe de terre chez les Puho.  

Visiblement, la chefferie traditionnelle puho et nuna ont un même fond culturel dans la 

mesure où les deux sociétés ont des organisations politique traditionnelles fondées sur de 

terre, mais la conception et la rigueur des alliances au sein du clan des maitres du village 

divergent. Chez les Puho, les clans et les lignages du patriclan forment du même coup le 

conseil villageois (J. Malo, 2001, p. 113). Les membres du patriclan constituent les nobles 

ou les maitres du village. Par contre, chez les Nuna, le conseil villageois est formé des 

 
9 Ki Toudalè, 70 ans, chef de terre, Sui le 17/05/2023. 



899 

maîtres du village qui ne forment pas un patriclan, des chefs des lignages et des lignage 

chefs quartiers (Y. Bazie, 2020, p. 60).  

Dans l’organisation sociopolitique puho, le maitre des brousses est la deuxième autorité 

religieuse après le sirutiɛ, c’est-à-dire le chef de terre, ensuite, vient le maitre de la magie 

(R. Kuba et alii., 2001, p. 113). Par contre chez les Nuna, la première figure religieuse est 

le chef de terre, la deuxième est le détenteur du shu (la confrérie des masques) (J. C. Ky, 

1994, p. 104). Ensuite, vient accessoirement la confrérie des devins. C’est pourquoi, si en 

pays puho, la première et deuxième autorité sont le chef de terre et le maître des brousses, 

chez les Nuna, la première et la deuxième autorité sont le chef de terre et le maitre du shu. 

D’ailleurs, à l’origine, les Puho constituent une société sans masques sauf par adoption. 

Le rapport que nous pouvons établir entre le maître des brousses en pays puho et en pays 

san est que le shu est une divinité qui tire ses origines de la brousse (E. Bayili, 2015, p. 86) 

et les initiations à ce culte se font en brousse afin de maitriser les secrets de la brousse et 

des masques qui proviennent eux aussi de la brousse (S. Sanou, 2007, p. 308-32). Le maître 

du shu qui est détenteur de masques en pays nuna, représente le maitre de la brousse en 

pays puho. Sauf qu’en pays puho, le maître de la brousse n’est pas détenteur de masques.  

En pays nuna, le maître du shu assume les fonctions du chef de terre pendant la sortie 

rituelle des masques ou pendant la période du shu (Y. Bazie, 2020, p. 94). Autrement dit, 

les maitres du shu chez les Nuna supplantent le chef de terre durant la période du shu et 

prononcent les sanctions, les jugements des actes délictueux, des violations des interdits. 

A contrario, il n’est pas possible en pays puho que le maitre de la brousse remplace le 

terɔtiɛ dans ses fonctions.  

Dans la gestion sociopolitique des villages nuna ou puho, les chefs font à d’autres pouvoirs 

coutumiers, à savoir la confrérie des masques (gnãnə-shinã ou shu-shinã), des devins 

(vura) les griots et les forgerons qui sont les réconciliateurs et les catalyseurs sociaux. Ils 

font également recours à la femme. 

Les femmes ne participent pas de façon directe au conseil du village mais, elles sont des 

conseillères des chefs de lignage qui siègent au conseil10. Ainsi, elles peuvent influencer 

 
10 Entretien avec Kankouan Eshou, ménagère, 102 ans, Kwain le 18/09/2015 



900 

les décisions du conseil. En effet, le chef de terre consulte toujours à la première femme 

avant de prendre les décisions.  C’est dans ce sens que Joseph KI-ZERBO (2003, p. 125) 

disait que beaucoup de préjugés existent, faisant croire que les femmes africaines étaient 

purement et simplement victimes des hommes dans la société africaine traditionnelle. En 

réalité, elles jouaient un grand rôle, surtout en arrière-plan, dans la gestion politique. 

3.2. L’investiture du chef de terre  

Comme nous l’avons déjà montré, le chef de terre est une autorité indispensable dans 

l’organisation traditionnelle de la société et de la chefferie puho et nuna. La différence 

fondamentale qui existe dans l’accession au trône du chef de terre est que chez les Nuna 

on assistait à une investiture qui faisait l’objet de cérémonie festive par le passé. Par contre, 

chez les Puho, il n’existe pas d’investiture du nouveau chef11. Cependant, il existe des 

rituels autour de l’autel de terre. Sauf que ces rituels ne donnent pas lieu à une cérémonie 

festive comme on le constate chez les Nuna. 

Dans la société nuna, les actes les plus importants de l’investiture dans la société nuna 

étaient les rituels autour du Shԑ-kwaa12 et les autres autels qui confèrent le pouvoir au 

nouveau chef. En effet, autour du shԑ-kwaa, se trouve le nouveau chef à investir. Il est 

habillé en tenue traditionnelle en présence des responsables des premiers clans qui ont vu 

l’émergence du village (Y. Bazie, 2020, p. 69). Le chef à investir prononce alors un serment 

hérité des ancêtres en ces mots : « Je jure devant les ancêtres et les esprits de la terre, de 

respecter les commandements de la terre et de veiller à leur application. Je jure d’être juste 

et bon pour l’ensemble de la population »13.  

La chefferie étant une lourde responsabilité, le nouveau chef à travers ce serment, 

demandait l’approbation des ancêtres pour l’assumer. Ainsi il promettait lui-même de se 

soumettre à la volonté ancestrale. A la fin du serment, un poulet est sacrifié sur l’autel de 

la terre (T. N. Bazie, 2010, p. 105-106). Le poulet égorgé doit mourir les ailes déployées 

sur son dos pour traduire l’acceptation des ancêtres. Par contre si le poulet meurt sur le 

ventre, cela traduit le refus des ancêtres. Dans ces conditions le nouveau chef devra se 

 
11 Entretien avec Malo Emile, 50 ans, comptable, Ouagadougou le 10/09/2025. 
12 BADIEL Kouée, 68 ans, chef de terre, Kwaïn le 15/05/2023. 
13 Idem.  



901 

confesser suivi d’une purification14. Le sacrifice accepté contribue à rendre sacré le 

nouveau chef.  

Une fois qu’on a le consentement des ancêtres, on pose devant le nouveau chef la lance, le 

gourdin et le couteau sacrificateur de la terre qui constituent les symboles du pouvoir (Y. 

Bazie, 2020, p. 70). Ainsi, le nouvel intronisé avait la légitimité sociale et religieuse. Pour 

consolider sa chefferie, le nouveau chef, accompagné des doyens de chaque clan passe sur 

les sept lieux sacrés pour faire des offrandes en demandant la bénédiction pour le nouveau 

chef. 

Par ordre de passage ces lieux sacrés sont : Le Shԑ-ku (en nuni) ou l’autel de la croute 

terrestre matérialisé par un piquet, le shͻ-jiné (en nuni) ou autel du génie de la terre, le shͻ-

nǝminõ (en nuni) ou l’arbre sacré, le shͻ-cinԑ, le Shԑ-ku-ca (en nuni) ou le bosquet sacré 

de la terre, le zhilé (en nuni) ou le puits sacré, le shͻ- pyͻ (en nuni) ou la montagne sacrée 

du village et le yali (en nuni) ou la forge15. L’ensemble des rituels sur ces lieux sacrés 

légitimait le pouvoir du nouveau chef de terre. De nos jours, il n’existe plus d’investiture à 

caractère festif chez les Nord-nuna. Cet abandon s’explique par les mutations qui se sont 

opérées au sein des structures sociales traditionnelles. 

4. Conclusion 

Au terme de cette étude nous retenons que les société puho et nuna sont foncièrement 

attachées à la terre. Pour ces sociétés, la terre est sacrée, inaliénable et constitue le 

fondement du pouvoir traditionnel. La terre est matérialisée par un autel qui est le 

réceptacle des esprits du village. C’est pourquoi, elles vouent un culte à cet autel sur lequel 

le chef de terre se fonde pour assurer ses fonctions.  

La mise en place de la chefferie de terre est marquée par un acte hautement religieux. La 

chefferie de terre est l’institution la plus importante des Puho et des Nuna. Elle est le garant 

de la cohésion sociale. C’est par elle que le chef de terre qui est l’autorité la plus crainte, 

la plus respectée et la plus légitime du village, se présente comme le médiateur entre le 

monde visible et invisible.  

 
14 Idem. 
15 BADIEL Kouée, 68 ans, chef de terre, Kwaïn le 15/05/2023.   



902 

La gestion de la chefferie chez les Puho et les Nuna présente, au-delà des éléments 

caractéristiques identiques, des critères de dissemblance. Si dans la société nuna la 

chefferie de terre respecte le principe de l’antériorité d’installation sur les terres vierges, 

chez les Puho, ce principe n’est pas respecté. Il ressort également que l’obligation n’est pas 

faite à un chef de terre puho habiter le lieu où se trouve l’autel de terre comme l’exige la 

tradition nuna. Dans la gestion du pouvoir, le chef de terre nuna et puho sont tous assistés 

par un conseil, cependant la conception du clan chez les Nuna et du patriclan chez les Puho 

induit des différences dans la composition du conseil villageois. Au regard de ce qui 

précède, nous pouvons affirmer que la démonstration de l’organisation du pouvoir 

politique chez les Puho et les Nuna est la principale contribution scientifique de cette étude. 

Elle contribue à la connaissance de l’organisation politique puho et nuna et à 

l’enrichissement de l’historiographie burkinabè.   

Sources orales  

N° d’ordre  Nom et 

prénoms 

Ages Statut Date Lieu 

1 Badiel 

Kouéé 

68 ans Chef de terre 15/05/2023 Kwaïn 

2 Badolo 

Ottaa 

95 ans  Chef de terre 18/05/2023 Caar 

3 Bakouan 

Odjimbié 

68 ans Chef de terre 20/05/2023 Jijir 

4 Bakouane 

Ozouin 

68 ans Chef de quartier 20/09/2023 Kordier 

5 Bakouan 

Nitchilman 

 Chef de terre 18/05/2023 Nibouerh 

6 Kankouan 

Eshou 

102 ans Ménagère 18/09/2015 Kwaïn 

7 Ki Toudalè 70 ans Chef de terre 17/05/2023 Sui 

8 Malo Didier 

Emile 

50 ans Comptable 10/09/2025 Ouagadougou 

9 Nouma 

Laladion 

70 ans Chef de lignage 09/02/2025 Gnimi 

 

 



903 

Références bibliographiques 

1. BAYALA Viviane., 2003, La conception du pouvoir politique chez les lyélae de la 

période précoloniale, mémoire de maitrise, département d’Histoire et Archéologie, 

Université de Ouagadougou, 149 pages. 

2. BAYILI Blaise, 1998, Religion, droit et pouvoir au Burkina Faso : les Lyèlae du 

Burkina Faso, Paris, Harmattan, 478 pages 

3. BAYILI Emmanuel, 1983, Les populations Nord-Nuna (Haute-Volta) : des origines à 

1920, thèse de 3e cycle, Paris I, 415 pages. 

4. BAZEMO Maurice, 2001, « L’apport de l’esclavage dans la construction de l’ethnie 

gurunsi au Burkina Faso », in : Cahier du CERLESHS, 1er numéro spécial, pp. 1-17.  

5. BAZIE Nibilbié Theodore., 2010, Approche historique du peuplement du village de 

Musho (province du Sanguié), mémoire de maitrise, département d’Histoire et 

Archéologie, Université de Ouagadougou 157 pages 

6. BAZIE Yaya, 2020, Approche historique du peuplement de Kwaïn (village Gurunsi de 

la province du Nayala) : des origines au règne du chef Badiel Odoi (1965-2007), 

mémoire de Master, département d’histoire et Archéologie, Université Joseph KI-

ZERBO, 133 pages. 

7. BAZIE Yaya, 2025, Les communautés villageoises san-nuna de la province du Nayala 

(Burkina Faso) : du XVIIe siècle au XXe siècle, thèse de doctorat unique en Histoire, 

département d’Histoire et Archéologie, Université Joseph KI-ZERBO, 379 pages. 

8. KY Jean Célestin., 2016, « Le culte des masques et la recherche de la paix chez les san 

(nord-ouest du Burkina) », in : Rev. hist. archéol. afr., GODO GODO, N° 27, pp. 63-78. 

9. KY Jean Célestin, 1994, Des masques en pays san (Burkina Faso) : recherche des 

origines à travers l’histoire, le culte et l’art, Thèse de doctorat, université de Paris I-

panthéon Sorbonne, 520 pages. 

10. KI-ZERBO Joseph, 2003, A quand l’Afrique ? Éditions de l’Aube, 201 pages. 



904 

11. KUBA Richard, 2004, « La grammaire rituelle des hiérarchies : migrations et chefs 

de terre dans une société segmentaire (Burkina Faso) », in : Autrepart (30), p. 63-76. 

12. Malo Jacques, 2001, « Histoire du peuplement de Fafo et système clanique phuo », in : 

Richard Kuba, Carola Lentz et Katja Werthmann (dir), Les Dagara et leurs voisins : 

Histoire de peuplement et relations interethniques au sud-ouest du Burkina Faso, Berichte 

des sonderforschhungsbereichs 268, Band 15, Franhfurt, a. M., pp. 111-114.  

13. NOUMA Isabelle, 2020, Relations interethniques dans le Sud-ouest du Burkina Faso : 

cas des Pougouli et des Djan dans le village de Ouan (Province de la Bougouriba). 

Mémoire de master, département d’Histoire et Archéologie, UFR/ SH, Université Joseph 

KI-ZERBO, 114 pages. 

14. NAO Oumar, 1984, Masques et société chez les Nouna de Zawara, Mémoire de 

maitrise, département Histoire et Archéologie, Université de Ouagadougou, ESLSH, 135 

pages. 

15. OUEDRAOGO Wendlarima Hyacinthe, 2016, Le pays nuni (Sud du Burkina Faso 

actuel) : Des origines à 1960, thèse de doctorat unique, département d’histoire, Université 

Joseph KI-ZERBO, 541 pages. 

16. PARE Harana., 1984, Société Samo de la fin du XIXe siècle et la conquête coloniale 

française : approche socio-historique, mémoire de maitrise, département Histoire et 

Archéologie, université de Ouagadougou, 205 pages. 

SANOU Salaka., 2007, « La littérature et le masque : une étude comparée de leur 

fonctionnement comme institutions », in : Tydskrif vir letterkunde, n° 44 (1), pp. 308-321. 


