
 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique  

(Revue-IRS) 

ISSN:  2958-8413 

Vol. 4, No. 1, Février 2026 

This is an open access article under the CC BY-NC-ND license. 

   
 

 

   

http://www.revue-irs.com 787 

 

 

La réalité chez Bergson entre continuité et discontinuité 

 
 

 Dr Mangoua Roland TEHIA 
Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan-Cocody (Côte d’Ivoire) 

 

 

Résumé 

La manifestation des objets de notre univers se déroulent dans le temps. Un temps dont on ne sait 

quand il a commencé et quand est ce qu’il finira, c’est-à-dire un temps éternel. Ce temps est perceptible grâce 

aux existants mobiles et immobiles en apparence. Dans le quotidien des objets ou lorsque ces objets se 

manifestent à travers des phénomènes, nous observons des pauses. La présence d’arrêt dans le mouvement des 

objets sur la trajectoire linéaire et éternelle du temps nous donne ce que nous appelons "continuité" à travers 

l’éternité du temps et "discontinuité" à travers les arrêts de mouvement dans l’écoulement de ce temps éternel. 

Lorsque nous réduisons les objets des phénomènes à leurs plus simples structures, c’est-à-dire à l’atomes, 

pouvons-nous dire que ces arrêts sont réellement des arrêts ?  Nous pensons que non car tous les objets de notre 

environnement, grâce à leurs structures atomiques, sont en perpétuelle mouvement. Par conséquent le réel se 

trouve dans le mouvement perpétuel, dans la continuité.  

Mots clés : Réalité, continuité, discontinuité, durée, mouvement  

Abstract 

The manifestation of objects in our universe unfolds in time. A time whose beginning and end are 

unknown; that is to say, an eternal time. This time is perceptible through the existence of things that appear both 

mobile and immobile. In the everyday lives of objects, or when these objects manifest themselves through 

phenomena, we observe pauses. The presence of these stops in the movement of objects along the linear and 

eternal trajectory of time gives us what we call "continuity" through the eternity of time and "discontinuity" 

through the pauses in movement within the flow of this eternal time. When we reduce the objects of phenomena 

to their simplest structures, that is, to atoms, can we say that these stops are truly stops? We think not, because 

all the objects in our environment, thanks to their atomic structures, are in perpetual motion. Consequently, 

reality resides in perpetual motion, in continuity. 

Keywords: Reality, continuity, discontinuity, duration, movement 

 

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.18474029 

 

 

1 Introduction 

La quête de la connaissance est le travail de tout chercheur. Tout chercheur à pour désir de comprendre 

le monde. Cette quête porte donc sur son environnement et précisément sur les objets de son environnement. Les 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 788 

 

objets de son environnement sont physiques bien vrai qu’ils ont des aspects métaphysiques sur lesquels nous 

n’allons pas nous attarder. 

La connaissance du réel dans l’histoire de la philosophie nous présente une dualité de courant qui persiste. 

Les termes de cette dualité s’étirent entre-elles en se réclamant être la détentrice de la connaissance, si bien que la 

présence du mot "réel" est toujours le signe d’un danger de confusion de pensée. Le monopole que chacun d’eux 

s’octroie, vu les développements qu’ils présentent pour affirmer détenir la connaissance réelle, crée une confusion 

dans les pensées. 

La confusion de pensées que l’adjectif "réel" occasionne dans la détention de la connaissance est tellement 

grande que l’on a assisté à une querelle intermittente entre continuisme et discontinuisme. Ces deux courants clés 

de la connaissance ont abordé différemment les possibilités de la connaissance et proposé tout naturellement 

diverses solutions. 

L’étude des objets physiques nous permet d’entrevoir la réalité des objets qui oscille entre mobilité et 

immobilité. Nous avons donc décidé de réfléchir sur ce sujet « la réalité chez Bergson entre continuité et 

discontinuité » notre objectif en réfléchissant sur ce sujet est de permettre au chercheur de choisir une méthode 

permettant de saisir la réalité des objets qui nous environne. Réalité qui peut être appréhendé ou scruté dans le 

courant continuisme ou discontinuisme. L’approche continuisme privilégie la continuité comme cadre ou moyen 

d’explication des phénomènes biologiques ou philosophiques. Ce courant dans le cadre philosophique, se réfère à 

une évolution progressive, sans rupture. Cette approche s’oppose au discontinuisme, basée sur les ruptures, la 

discontinuité.  

 Le problème qui découle ce sujet est le suivant : dans quel cadre peut-on approcher la réalité des 

phénomènes ? Vu les états que peuvent prendre les objets, qui de la continuité ou la discontinuité nous est 

recommandée pour l’étude des phénomènes ? 

La continuité et la discontinuité sont des concepts utilisés pour expliquer les phénomènes. L’explication 

des phénomènes par ces concepts donnent lieu à des courants qui sont soit continuisme, soit discontinuisme ou 

encore une dialectique des deux. Mais peu importe l’approche faite par ces courants à propos des phénomènes, il 

importe de connaitre celui qui traduit le mieux la réalité des phénomènes. 

La détermination de ce qui traduit le mieux la réalité nous conduit à proposer un plan en trois parties. La 

première partie se consacre à la compréhension que nous avons des concepts de réalité, de continuité et de 

discontinuité. La deuxième partie quant à elle établie une distinction entre les concepts de continuité et de 

discontinuité. Et enfin l’élément de distinction à savoir la réalité en troisième partie. 

2 les concepts de réalité, de continuité et de discontinuité 

Nous débuterons avec les concepts qui constituent notre sujet. La compréhension de ces concepts nous aidera 

à faire le choix entre ces deux courants qui s’affrontent dans la quête pour l’acquisition de la connaissance réel des 

objets. 

 

2.1 Le concept de réalité 

la définition de "réel" pour Bergson trouve son application dans ce qui suit « ce qui est réel c'est tel ou tel fait 

déterminé s’accomplissant en tel ou tel point de l'espace et du temps, c'est du singulier, c'est du changement » (H. 

Bergson, 2013, p.245). Le réel c'est du changement pour Bergson. Le réel n'est pas statique. Il n'est pas statique 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 789 

 

parce que tous les objets de notre univers, qu'ils soient organiques ou inorganiques, sont constitués de la matière. 

La matière comme cela nous est enseignée par les physiciens comme Niel Borhs est une association de molécules 

qui a leur tour sont une association d’atome régie par les lois d'attractions, de répulsions, de cohésion et d'adhésion. 

Toutes ces lois contribuent à la formation de la matière ou à son altération. Les formes que nous percevons de la 

matière sont dus à ces lois. L’atome à son tour est constitué d'électron et de noyaux. Les électrons gravitent autour 

du noyau cette gravitation perpétuelle prouve que l'atome est toujours en mouvement. De cette affirmation nous 

déduisons également que la matière qui est constitué de molécules, qui quant à elle, est constituée d'atomes est en 

mouvement. 

Si la matière est en mouvement et que notre univers est constitué de matières, notre univers est donc en 

mouvement. Tout ce qui constitue notre univers et que nous percevons physiquement est réel et est en mouvement. 

Les constituants physiques sont le tout de l’univers, la réalité. La réalité c'est donc le tout de la vie et James en 

parle en l’opposant à une scène de théâtre qui nous présente un dénouement heureux des événements quelle a pris 

soin de découper et de présenter ce qui convient. Pour James, « rien ne se passe aussi simplement, ni aussi 

complètement, ni aussi joliment que nous le voudrions » (H. Bergson, 2013, p.240) à l'image du cinéma. La vie 

n'a ni commencement ni fin, ni dénouement satisfaisant. « Et tel est la vie humaine. Et tel est sans doute aussi aux 

yeux de James la réalité en général » (H. Bergson, 2013, p.241)  

2.2 De la continuité en générale. 

La continuité est celle d’un écoulement ou d’un passage. Elle est le trait d’union entre l’avant et l’après. 

L’existence humaine elle-même est un mouvement successif d’état différent, un passage d’un état à un autre sans 

rupture. Toute notre existence est une succession de phénomène, de faits. Des faits se rapportant au vivant comme 

au non vivant mais peu importe le sujet, ils sont soumis au temps qui dure. Cette existence baignant dans la durée 

de la vie subit l’effet du vieillissement et de la dégradation. En se référant au métabolisme qui se produit en 

l’homme, la mort, ainsi que la naissance, ne sont pas des ruptures au sens réel des choses. Dans ce processus de 

vieillissement (naitre – grandir - mourir), remarquons que la vieillesse est le prolongement de l’évolution de 

l’embryon, tout comme la puberté et la ménopause. La réalité « n'apparaît plus comme fini, ni comme infini, mais 

simplement comme indéfini. Elle coule sans que nous puissions dire si c'est dans une direction unique ni même si 

c'est toujours et partout la même rivière qui coule » (H. Bergson, 2013, p.241). Les divers phénomènes de la vie 

sont inscrits dans l’élan vital qui prennent en compte le passé, le présent et le futur qui définissent la continuité. 

Tout se retrouve et se déploie dans l’écoulement interrompu de la durée, dans la nature inépuisable de la substance 

temporelle.  

2.3 De la discontinuité en générale. 

Notre environnement est marqué également par la rupture, la séparation. Nous sommes une multitude d’êtres 

que constituent notre univers, une multitude de matières vivantes et inertes. La matière est ce qui se donne à nous 

sous la forme d’une extériorité. Elle se présente en des objets extérieurs à d’autres objets. Dans cette relation avec 

l’extériorité, l’homme a tendance à voir que du discontinu. De ce fait, le tout n’est jamais une totalité, une et 

indivisible, mais l’ensemble des parties, l’agglomération des éléments. 

La rupture, caractérisant la discontinuité, fait appel à l’immobilité. En effet, qui dit matière dit immobilité. Le 

mouvement de la chute libre d’un corps, par exemple, sera appréhendé comme un ensemble de position accumulée 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 790 

 

sur la ligne verticale que le corps a dû emprunter. On pensera en termes de position, et nous définirons le 

mouvement par ses positions. La représentation des corps comme immobile est ce que fait les hommes, 

principalement les scientifiques, grâce à l’intelligence, car pour agir, elle a besoin d’immobiliser. Elle a une 

maitrise du réel lorsqu’il est saisissable. Son efficacité dans l’action est possible, si elle possède l’objet entre ses 

mains, d’où l’interrogation bergsonienne : « comment ne pas voir qu’on suppose l’intelligence dès qu’on pose les 

objets et les faits ? » (H. Bergson, 2016, P.189.). Bergson parle ici des objets posés. Poser l’objet c’est 

l’immobiliser en se servant de l’intelligence et pour avoir de l’immobile il faut le supposer. L’immobile est ce qui 

n’est pas, et comme il n’est pas, il faut le supposer pour le créer. L’homme ne pense que l’immobile et s’ouvre à 

la décomposition pour donner à la matière une nouvelle forme adaptée à nos besoins. Ainsi, l’homme, « Sous sa 

forme la plus humble, aspire déjà à faire que de la matière agisse sur de la matière. Si, par quelque côté, la matière 

se prête à une division en agents et patients, ou plus simplement en fragments coexistant et distincts, c’est de ce 

côté que l’intelligence regardera. (H. Bergson, 2016, P.190.) 

Dans sa relation avec la matière, l’un des traits essentiels de l’homme est donc celui de la décomposition. En 

nous référant aux différents points intermédiaires entre deux extrémités, comme ce fut le cas de Zénon, nous 

procédons par décomposition pour la saisie des choses dans l’espace. L’espace mathématique, comme continu, est 

divisible à l’infini. Et, plus l’intelligence « s’occupera de diviser, plus elle déploiera dans l'espace, sous forme 

d’étendue juxtaposée à de l’étendue, une matière qui tend sans doute à la spatialité » (H. Bergson, 2016, P190.). 

La décomposition, nous renvoie à des arrêts et à des particularités susceptibles d’être compris par l’homme. La 

discontinuité est donc le fait de l’homme. 

3  Continuité et discontinuité, les deux faces d’un même phénomène. 

Nous établirons une analogie entre le dualisme et les deux aspects d’un phénomène. Lorsque 

nous énonçons le dualisme, nous le referons à l’être vivant constitué de corps et d’âme à l’image 

de philosophes comme Platon, Aristote Descartes. « L’être humain est formé de la conjonction 

d’un corps, charnel et périssable, et d’une âme, entité spirituelle, incorporelle et immortelle. » 

( Jérome Baschet, 2000, p3). Le corps et l’âme nous permettent d’expliquer et de comprendre 

certaines manifestations du vivant. Dans le même ordre d’idée, la continuité et la discontinuité 

nous permettent d’expliquer et comprendre certaines manifestations des phénomènes. 

 

3.1 Continuité et discontinuité, les deux faces dans les phénomènes des sciences 

naturelles. 

En science naturelle, l’étude de l’évolution est abordée sous deux angles qui sont celle de 

l’évolution graduelle (continue) et celle des sauts (discontinue). Cette évolution graduelle et les 

sauts sont importants pour l’évolution en générale ; autrement elles sont les manifestations d’un 

même objet.  Une distribution des traits comme la couleur de la peau se remarque dans 

l’évolution graduelle tandis que les sauts observés se perçoivent par les distinctions nettes telle 

l’appartenance à un groupe sanguin. Avec Darwin, Continuité et discontinuité sont des concepts 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 791 

 

en biologie qui explique le fonctionnement et le maintien des organismes et des écosystèmes 

en s’adaptant aux variations internes et externes. La stabilité nécessaire à la suivie est ce qui 

indique la continuité, tandis que la discontinuité permet l’évolution et l’adaptation. 

La continuité génétique par exemple est « maintenue grâce à des mécanismes de réparation 

de l’ADN qui corrige les erreurs survenant pendant la réplication. La réplication est un 

processus biologique qui permet de créer deux copies identiques d’une molécule d’ADN. Dans 

le processus de reproduction et de la continuité de la vie, la mitose conduit une cellule mère à 

se diviser en deux pour la formation des cellules. La discontinuité s’observe par les mutations 

qui sont des modifications de l’information génétique. Il y a donc la une rupture. Cette mutation 

montre la cassure, la rupture entre les gènes précédant et suivant. Dans le cours de seconde 

présenté par Mariyam DIOUF, et lu en ligne sur Scribd le 04/12/2025 à 10h13 « les 

modifications génétiques qu’elles soient naturelles ou artificielles peuvent entrainer des 

changements dans les traits phénotypiques et influence la capacité des organes à s’adapter »  

 

3.2 Continuité et discontinuité, les deux faces dans les phénomènes psychologiques. 

La continuité représente une durée, au sens Bergsonien, de notre identité. Ce qui nous 

caractérise, c’est notre moi intérieur qui reste le même depuis notre naissance jusqu’à 

notre transition dans l’au-delà. Cette identité, dans son rapport avec la nature, et les 

éléments culturels reste la même, elle est continue. La discontinuité quant à elle, marquée 

par des ruptures, des traumatismes influence notre perception de la vie et nous fait 

changer de comportement. Vu le comportement d’hypocrisie, de méchanceté, de la part 

de certaine personne, un changement radical du comportement, dans le flux de la vie peut 

s’observer. Un changement qui est caractérisé par l’individualisme. Nous nous 

retranchons et adoptons des attitudes qui rompt avec les attitudes que l’homme possède 

à l’état naturel comme la bonté, la compassion, l’altruisme, l’amour du prochain. Cette 

nouvelle attitude montre les changements, les arrêts dans notre vie que nous qualifions 

de discontinuité dans l’élan de notre vie ?    

 

4 La réalité, comme distinction entre continuité et discontinuité. 

La distinction entre continuité et discontinuité sera perçue dans la critique que Bergson fait 

à l’intelligence et au temps scientifique. Bergson s’oppose à la connaissance intellectuelle basée 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 792 

 

sur l’intelligence. Il s’oppose parce que l’intelligence dont se sert la plupart des chercheurs 

procède par abstraction et décomposition.  

4.1 La critique de l’intelligence chez Bergson. 

La connaissance intellectuelle, est composée du qualificatif "intellectuelle” qui nous renvoie à la pensée et qui 

est le propre de l’homme. La pensée « est une réalité fort complexe » (J. Daujat, 1974, p109), car elle fait intervenir 

des phénomènes à la fois physiques, psychiques, biologiques, neurologiques et autres. Elle s’analyse lorsqu’elle 

s’extériorise dans le langage. L’analyse logique du langage se fait par une décomposition des propositions en 

concept, ou idée. 

Nous connaissons notre environnement grâce aux idées que nous affectons aux objets de cet environnement 

et Daujat le dit bien ainsi « Elles sont connaissables par l’intelligence au moyen des idées » (J. Daujat, 1974, 

P. 111). Nous identifions les objets et les reconnaissons en tant que tel grâce à leur conceptualisation. Les échanges, 

les raisonnements entrepris, dont découle la connaissance, sont possible grâce à la conceptualisation car la 

conceptualisation est un moyen dont se sert notre intelligence. A cette opposition comme moyen d’acquisition, de 

la réalité des objets de notre environnement, Bergson nous propose l’intuition. 

L’intuition est une rupture avec les habitudes quotidiennes, car elle rompt avec l’ordre des représentations 

symboliques, qui nous servent le plus souvent à répondre aux contraintes de la vie. Elle est « une succession qui 

n’est pas juxtaposition, une croissance par le dedans, le prolongement ininterrompu du passé dans le présent qui 

empiète sur l’avenir » (H. Bergson, 2013, P.27). L’intuition ne procède pas par analyse, elle est une voie à la 

connaissance sans intermédiaire comme le dit Bergson, elle est « d’abord conscience, mais conscience immédiate, 

vision qui se distingue à peine de l’objet vu, connaissance qui est contact et même coïncidence » (H. Bergson, 

2013, P. 27). Elle est une conscience du réel. 

La compréhension de la réalité par la méthode intuitive part « du mouvement, le pose et ou plutôt l’aperçoit 

comme la réalité même et ne voit dans l’immobilité qu’un moment abstrait, instantané pris par l’esprit sur une 

mobilité » (H. Bergson, 2013, p. 30). La vison "mobiliste", du fait du mouvement est due au fait que la méthode 

intuitive est caractérisée par le changement car pour Bergson, l’essentiel « est le changement » (H. Bergson, 2013, 

P. 30) dans l’intuition. L’intuition «  attaché à la durée qui est croissance y perçoit une continuité ininterrompue 

d’imprévisible nouveauté » (H. Bergson, 2013, P. 31). Le sens fondamental de l’intuition,  suppose la durée et 

consiste à penser en termes de durée.  

4.2 La réalité perçue dans la durée. 

La philosophie bergsonienne de l’intuition a pour cadre référentiel, dans la quête de la connaissance, la durée, 

car c’est dans la durée que nous trouvons les objets en évolution que nous voulons saisir. La réalité des objets est 

saisissable par l’intuition dans la durée avec Bergson. La Durée bergsonienne est en opposition avec le concept 

scientifique " espace-temps". « Le temps réel, envisagé comme flux ou en d’autres termes, comme mobilité même 

de l’être échappe ici aux prises de la connaissance scientifique » (H. Bergson, 2016, P328) 

L’espace et le temps sont tous deux les repères de tous les phénomènes. Notre intelligence ne peut effectuer 

son travail d’analyse et de quête de la connaissance que par l’espace-temps. L’espace et le temps offrent à 

l’intelligence, l’immobilité des phénomènes. Par immobilité, comme nous l’avons déjà vu, l’intelligence saisit les 

phénomènes et en déduit une connaissance qui est universelle en tout lieu et de tout temps. Cette connaissance, 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 793 

 

par son universalité, est le réel c’est à dire ce qui se trouve devant nous, non fuyant, saisissable par tous, et cela 

grâce à la faculté intellectuelle. Cette idée nous amène à penser à la philosophie présocratique du devenir de l’être. 

Parménide nous enseigne que l’être est. Ce qui compte, ce sont les objets de notre environnement, c’est 

l’existant. Penser autre que l’être nous conduirait à l’erreur. Nous saisissons ainsi le réel dans le cadre référentiel 

qui est l’espace-temps. Mais immobiliser l’existant n’est-ce pas une erreur de la part des scientifiques ? notre 

réponse à cette question, est la réponse d’Héraclite à la pensée Parménidienne. Héraclite, nous fait comprendre 

qu’il n’y a pas seulement que de l’être, mais il y a également du non-être. Du non-être parce que nous ne savons 

pas ce qui sera fait demain, et que l’avènement d’autres phénomènes en dehors de ce qui existe déjà est une preuve 

qu’il y a du non-être. À travers cette pensée héraclitéenne du devenir, et en nous référant à notre vécu, nous 

attestons qu’un métabolisme s’opère en chaque être, et que le changement est le moteur de tout existant. Sans 

mobilité, aucune existence ne peut être affirmée et nous déduisons que le réel qui est ce qui est changeant ne peut 

pas par conséquent être saisi par notre intelligence. 

Il est incontestable que la raison est, de par sa nature même et son unique procédé, incapable de pénétrer 

l’essence des choses et le sens de la réalité. Sommes-nous donc condamnés à une ignorance éternelle de la suprême 

vérité ? Ou bien la vérité universelle est un leurre, un pur non-sens, ou bien elle doit pouvoir être saisie par une 

faculté autre que la raison. Quelle est cette faculté ?  (F. Grandjean, 1916, P. 23). 

Il faut donc un autre cadre pour la saisir du réel. Saisir les phénomènes pendant qu’ils opèrent des mutations 

est la meilleure connaissance que nous puissions avoir des phénomènes car cela nous met dans une actualisation 

de ce que devient l’objet vivant ou inerte. Nous n’avons pas ici des connaissances dépassées que nous chercherons 

à communiquer comme étant des connaissances vraies et universelles. En nous appuyant sur la méthode 

d’acquisition de la connaissance chez Bergson, nous comprenons que le cadre pour saisir des phénomènes, n’est 

pas l’espace-temps, mais la durée désignée comme un changement perpétuel, un passage et non comme une 

succession d’états différents. 

Sans doute l’avertissement consiste ici en ce que l’état primitif S a changé ; il est devenu S’; mais pour que le 

passage de S à S’ fût comparable à une différence arithmétique, il faudrait que j’eusse conscience, pour ainsi dire, 

d’un intervalle entre S et S', et que ma sensibilité montât de S à S' par l’addition de quelque chose. En donnant à 

ce passage un nom, en l’appelant ∆S, vous en faites une réalité d’abord, une quantité ensuite. Or, non seulement 

vous ne sauriez expliquer en quel sens ce passage est une quantité, mais vous vous apercevrez, en y réfléchissant, 

que ce n’est même pas une réalité ; il n’y a de réels que les états S et S’par lesquels on passe. (H. Bergson, 2013, 

P. 34). 

Le réel, n’est donc pas un état, un état instantané, mais le flux, une continuité de transition. Le réel saisissable 

dans la durée est le changement senti, ressenti, éprouvé dans la totalité de l’être.  

 

5 Conclusion 

 

L’analyse du sujet "la réalité chez Bergson entre continuité et discontinuité" nos a permis tout au long de 

ce travail de réfléchir sur la manière dont le chercheur ou toute personne pourrait saisir la réalité des objets de 

notre environnement. Notre analyse qui avait pour objectif de démontrer qu’il est possible pour le chercheur de 

choisir une méthode permettant de saisir la réalité des objets qui nous environne, reposait sur les questions 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 794 

 

suivantes : dans quel cadre peut-on approcher la réalité des phénomènes ? Vu les états que peuvent prendre les 

objets, qui de la continuité ou la discontinuité nous est recommandée pour l’étude des phénomènes ? 

Après avoir définit les notions de réalité, continuité et discontinuité, nous avons montré que la réalité, qui 

est ce qui se présente à nous, qui est l’ensemble des éléments qui constitue notre environnement peut être perçue 

sous deux angles à savoir l’angle de la continuité et l’angle de la discontinuité. La continuité et la discontinuité 

sont deux facettes d’un même phénomène à l’image de l’âme et du corps qui constituent les deux aspects de l’être 

humain. Mais en logeant notre réflexion dans la pensée bergsonienne, nous comprenons que seul le courant 

continuiste nous permet de saisir la réalité des phénomènes. Cette affirmation est due au fait que c’est dans la durée 

qui est écoulement, qui s’apparente à la continuité que le chercheur peut saisir la réalité des objets de notre 

environnement, objets qui sont, du fait de leur structure atomique, toujours en mouvement.  

En définitive nous disons que la réalité chez Bergson se saisie, se comprend, s’analyse dans la continuité. 

 

 

REFERENCES 

[1] BERGSON, Henri, La pensée et le mouvant, Paris, Puf, 2013. 

[2] BERGSON, Henri, Essai sur les données immédiates de la conscience, Paris, Puf, 2013. 

[3] BERGSON, Henri, L’évolution créatrice, Paris, Puf, 2016. 

[4] DAUJAT, Jean, Y a-t-il une vérité ? Paris, édition Ptéque, 1974. 

[5] GRANDJEAN, Frank, Une révolution dans la philosophie, la doctrine de M. Henri BERGSON. Paris, 

librairie FELIX ALCAN, 1916. 

[6] BASCHET Jérôme, Âme et corps dans l’Occident médiéval : une dualité dynamique, entre pluralité et 

dualisme, Archives de sciences sociales des religions [En ligne], 112 | octobre-décembre 2000, mis en 

ligne le 19 août 2009. URL : http://journals.openedition.org/assr/20243 ; DOI : 

https://doi.org/10.4000/assr.20243, téléchargé le 21 novembre 2025 à 9 heures 35. 


